## Jordan Journal of Islamic Studies

Volume 16 | Issue 4

Article 19

12-1-2020

## -النقد الأخلاقي للحداثة عند طه عبد الرحمن - تقويمًا وتأسيسًا The moral criticism of modernity when Taha Abdel Rahman -evaluation and establishing-

Ali Abdel Fattah Abduh Cairo University, ali130140@yahoo.com

Follow this and additional works at: https://digitalcommons.aaru.edu.jo/jois



Part of the Islamic Studies Commons

#### **Recommended Citation**

The moral -النقد الأخلاقي للحداثة عند طه عبد الرحمن - تقويمًا وتأسيسًا" (2020) Abduh, Ali Abdel Fattah criticism of modernity when Taha Abdel Rahman -evaluation and establishing-," Jordan Journal of Islamic Studies: Vol. 16: Iss. 4, Article 19.

Available at: https://digitalcommons.aaru.edu.jo/jois/vol16/iss4/19

This Article is brought to you for free and open access by Arab Journals Platform. It has been accepted for inclusion in Jordan Journal of Islamic Studies by an authorized editor. The journal is hosted on Digital Commons, an Elsevier platform. For more information, please contact rakan@aaru.edu.jo, marah@aaru.edu.jo, u.murad@aaru.edu.jo.

## النقد الأخلاقي للحداثة عند طه عبد الرحمن ـ تقويمًا وتأسيسًا ـ

## د. على عبد الفتاح محمد عبده\*

تاريخ وصول البحث: ۱۹/۸/۶ ۲۰۱۹م تاريخ قبول البحث: ۲۰۱۹/۱۱/۲ م

أصبح من المعلوم أن الحداثة الغربية في وجهيها العقلي والقولي، وشقيها المعرفي والتقني مليئة بالأزمات والآفات إلى الحد الذي لم يعد ينفع في تقويمه أخلاق السطح، وإنما هي بحاجة إلى أخلاق تغوص في أعماق الإنسان، وأعماق الحياة، وهذا يستنفر كل الطاقات لمعالجة هذا الخلل، لاسيما العرب والمسلمين، وقد أسهم في نلك طه عبد الرحمن وذلك بوضع تصور للأخلاق ينطلق من التجربة الإيمانية، والإيمان بالتعقل المرتبط بالفاعلية. وفي سبيل ذلك اعتمد منهج الهدم لهذه الأخلاق الحداثية، وذلك بغرض التقويم الذي يعقبه الإبداع في تأسيس البديل، وحتى يعطي لنفسه ولغيره من العرب والمسلمين أحقية الإسهام في تقويم الحداثة الغربية، فقد عمل على تقويض العديد من المسلمات الخاطئة التي رسخت بسبب استشكال الفكر الواحد، واستشكال الأمر الواقع، كما انطلق من مسلمة الحق العربي في الاختلاف الفلسفي، والحق الإسلامي في الاختلاف الفكري، لينتهي في نهاية الأمر إلى مشروعية التأسيس لحداثة إسلامية، تحمل في مبائها وأركانها الروح والقيم الإسلامية. الخدائة، الإبداع، الاختلاف الفكري.

# The moral criticism of modernity when Taha Abdel Rahman -evaluation and establishing-

#### **Abstract**

It became known that Western modernity in both its mental and speech aspects, And their knowledge and technical partition, Full of crises and pests, To the extent that it no longer benefits in its evaluation of the Surface ethics, Rather, it needs ethics that permeates the depths of man, And the depths of life, Taha Abdel Rahman contributed to this By developing a vision of ethics that stems from faith experience, and belief in the rationality associated with effectiveness, and to do so, the approach of demolishing the ethics of modernity was adopted, For the purpose of the assessment followed by creativity in the establishment of alternative, He has undermined many of the erroneous beliefs that have been entrenched by one thought And de facto, It also draws on the right of the Arab right to philosophical difference, And the Islamic right to intellectual difference.

#### المقدمة.

الحداثة التي طالما نادت بأنها الفردوس الموعود، والجنة وارفة الظلال، والتي بشرت بنفسها أنها ما جاءت إلا لرفعة الإنسان وكرامته ورفاهيته، انقلبت إلى وحش كاسر، ومفترس ضار يلتهم كل شيء؛ فمن الناحية الإنسانية تم إغفال الجانب الروحي والأخلاقي وتحول الإنسان إلى كائن أسير لشهواته، وللمادة، وخاضع لقوانينها، ولم يعد يستمد قوته

المجلة الأردنية في الدراسات الإسلامية. مج (١٦). ع (٤). ١٤٤٢هـ/٢٠٠م

<sup>\*</sup> مدرس الفلسفة الإسلامية، كلية دار العلوم، جامعة القاهرة.

من روحه وضميره، وإنما من قدرته على التغلب على الناس بذكائه وفطنته. وحتى إذا كانت تفتخر بأنها ترسخ لمبدأ العقلانية فإنها في الحقيقة، ترسخ للعقلانية المادية، التي تعتبر الحقيقة مستمدة من العقل وحده، دون أي مؤثر فوقه، فأفلَتُ القيم الروحية، وخفت تأثيرها من الوجود، ثم إن العقلانية إذا تجردت من الأخلاقية صار الإنسان بها في منزلة السوائم أو أقل. وحتى الجانب التقني الذي يعد من مفاخرها استفاق الناس على المآسي التقنية التي خلَّفتها الحداثة، فقد "فاقمت العنف، وسعرت الحروب، وألهبت نيران المزاحمة، التي لم تفتأ أن جزأت المجتمع الواحد إلى فئات متناهشة، وعمقت الهوة بين شمال مستقطب للثروات، وجنوب يتضور جوعًا ومسغبة"(۱)، وأكثر من هذا فقد حولت الحداثة الإنسان إلى حيوان تقني. كل هذا النقد، وغيره الكثير، جعل الغرب يحاول تجاول مرحلة الحداثة إلى مرحلة جديدة، هي مرحلة ما بعد الحداثة، والتي نتسم في أهم سماتها بـ "ضياع الثقة في مشروع الحداثة"(۱).

وأمام هذه الأزمات على جميع الأصعدة، انبرى طه عبدالرحمن لنقد الحداثة، لمحاولة تقويمها، وبعد طول تفحص لها خرج بنتيجة فحواها أن الحداثة قد بلغ اعوجاجها الخلقي مستوى لا ينفع في تقويمه (أخلاقيات السطح)؛ ذلك أن دفع هذه الآفات المهلكة لا يكون إلا "بقيم تعلوها درجات"(٣)، قيم تتعالى على مستوى القشور، وتغوص في أعماق الحياة، وأعماق الإنسان.

#### أهمية البحث.

ترجع أهمية هذا البحث إلى أسباب أهمها:

. الموضوع الذي يتناوله؛ فالحداثة كما هو معلوم قد غزت كل المجتمعات، لاسيما العربية والإسلامية منها، وقد اشتبه على كثير من الناس، وحتى الباحثين، أمر هذه الحداثة، فخدعوا بشعاراتها البراقة، ومبادئها اللامعة، فكان من الضروري بيان الوجه الآخر الذي يخفى على الناس، أو يُتعمد إخفاؤه.

إن هذا البحث لم يقف عند حد الهدم فقط، وإنما تم توفير البديل، فما أيسر الهدم، ولكن ما أعز البناء.

#### إشكالية البحث.

يحاول هذا البحث أن يجيب عن الأسئلة الآتية:

- ما آفات الحداثة، وأزماتها الأخلاقية؟ وما صور هذه الآفات؟
  - هل بالإمكان توفير بديل إسلامي لهذه الحداثة؟
  - ما مشروعية توفير بديل يتجاوز أزمات الحداثة الغربية؟

#### أهداف البحث.

تهدف هذه الدراسة إلى بيان قدرة العقلية العربية الإسلامية، متمثلة في تراثها الحضاري والثقافي، على الإسهام في حل مشاكل إنسان القرن الحادي والعشرين، والإجابة عن أسئلة العصر الحائرة، ومد يد العون إلى الحضارة الغربية المادية لانتشالها من وهدتها، وذلك بمخاطبة الوجدان، وبعث القيم والأخلاق، وربطهما بهوية الإنسان.

#### الدراسات السابقة.

هناك بعض الدراسات التي تتاولت المشروع الطهائي منها:

- د. إبراهيم مشروح، طه عبدالرحمن، قراءة في مشروعه الفكري، بيروت، لبنان، مركز الحضارة لنتمية الفكر الإسلامي،

\_على عبده

- ۲۰۰۹م، (ط۱).
- د. عبد النبي الحري، طه عبدالرحمن، ومحمد عابد الجابري، صراع المشروعين على أرض الحكمة الرشدية، بيروت، القاهرة، الدار البيضاء، الشبكة العربية للأبحاث والنشر، ٢٠١٤م، (ط١).
- د. يوسف بن عدي، مشروع الإبداع الفلسفي العربي، قراءة في أعمال د.طه عبدالرحمن، بيروت، لبنان، الشبكة العربية للأبحاث والنشر، ٢٠١٢م، (ط١).
- حمو النقاري، منطق تدبير الاختلاف من خلال أعمال طه عبدالرحمن، بيروت، القاهرة، الشبكة العربية للأبحاث والنشر، ٢٠١٤م، (ط١).

وهذه الدراسات إما تتناول المشروع ككل، فيكون تناولها لنقده للحداثة تناولا جزئيًا مبتثرًا؛ لطبيعة الدراسة بلاشك، وإما تتناول جزئية بعيدة كل البعد عن موضوع هذا البحث الذي انطلق بداية من تحديد آفات الحداثة الغربية في جوانبها: العقلية، والقولية، والتقنية، ثم حدد الأدوات التي تسهم في تقويم هذه الآفات؛ بغية التأسيس لبديل إسلامي، ولم يقف عند مجرد الوصف المجرد، وإنما ذيله بتقويم المشروع الطهائي وبيان مواطن قوته وضعفه.

#### منهج الدراسة.

اعتمدت هذه الدراسة على المنهج التحليلي في عرض أفكار طه عبدالرحمن المتعلقة بموضوع الدراسة.

#### أزمة الحداثة الأخلاقية.

ذهب طه عبدالرحمن أن الحضارة الغربية هي حضارة اللوغوس<sup>(٤)</sup>، وهذه الحضارة لها وجهان: عقلي، وقولي، ولها شقان: معرفي، وتقني، وهذه الحضارة سواء في وجهيها أو شقيها، مليئة بالأزمات والآفات، وسنحاول الوقوف على وجهيها، والجانب التقني من شقيها باعتباره هو الأكثر وضوحًا وتأثيرًا.

## أولاً: أزمة الحداثة الغربية في جانبها العقلي.

يؤكد طه أن الحضارة الغربية في نظرتها للعقل قديمًا وحديثًا بها العديد من القصور، ويضرب المثل بالتعريف الأرسطي للعقل، والتعريف الديكارتي له، فإذا كان أرسطو في تعريفه له يعتبره "جوهرًا"(٥) نجد طه ينكر هذا التصور على اعتبار أن هذا التصور ينطوي على نزعة "تخليدية، وتشيئية، وتجزيئية"(١)، وهذا مناف للعقل، ثم إن أي تعريف للعقل يجب أن يخضع، من وجهة نظره، إلى ثلاثة معايير أساسية، هي "معيار الفاعلية، ومعيار التقويم، ومعيار التكامل"(٧)، ومقتضى المعيار الأول: أن الإنسان يعبر عن ذاته بأفعال تحدد هوية سلوكه، ومقتضى المعيار الثالث: أن الإنسان دائم البحث عن الأفضل، ولا يركن إلى ما هو كائن بل يبحث عما يجب أن يكون، ومقتضى المعيار الثالث: أن الإنسان كل متكامل؛ فهو ذات واحدة تشتمل على العديد من المتناقضات، ولكنها يكمل بعضها بعضًا. وهذه المعايير الثلاثة يفتقدها التعريف الأرسطى للعقل.

ثم يتناول التعريف الديكارتي للعقل أيضًا الذي ينظر للعقلانية باعتبارها "استخدام المنهج العقلي على الوجه الذي يتحدد به في سياق ممارسة العلوم الحديثة، ولاسيما الرياضية منها "(^)، وهذه النظرة الديكارتية للعقل، في حدودها الواقعية، تشتمل على آفات عدة: "النسبية، الاسترقاقية، الفوضوية" (٩)، ويعترض بالنسبية على ما يشاع بأن قوانين

العقل المجرد قوانين كلية وواحدة عند جميع العقلاء مستدلا بواقع المنهج العقلي العلمي الذي يشتمل على العديد من القواعد والمسلمات المتغيرة، ويعترض بالاسترقاقية على دعوى المقاصد النافعة للمناهج العلمية، وتحقيقها لسعادة الإنسان وراحته مع أن الواقع المشاهد يبين كيف أن النقنية التي أفرزتها المناهج العلمية قد استرقت الإنسان واستعبدته، ويعترض بالقوضوية على دعوى أن المناهج العلمية تؤدي بالضرورة إلى الترتيب والنظام، مع أن المتأمل يجد أن كثيرًا من هذه المناهج لا يرتبط بعضها ببعض، وإنما بعضها قاطع عن بعض، وبينها علاقات تباين وهدم. وهذه الآفات تؤكد أن العقلانية العلمية المنداولة تجلب "مقاصد ضارة، فتكون مخالفة لركن من أركان العقلانية السليمة الذي هو النفع"(١٠)، ومرد هذا أن الحداثة الغربية في جانبها العقلي التجريدي قد نحّت جانب الأخلاق والدين، وهذا من أكثر ما يميز الحداثة أنها توسلت بآلية "تقريق المجموع، أو قل فصل المتصل"(١١)، وهذه سمة عقل الحداثة الذي يتميز بفصله الأشياء بعضها عن بعض حتي يمكن اعتبار لفظ العقل مرادفا للفظ الفصل(١٠١)، ويكون عقل الأشياء متوقف على فصلها، وعلى قدر الفصل يكون العقل. وهكذا يخرج الفكر الطهائي إلى أن العقلانية المجردة) والعقل المجرد هو العقل الذي "يخلو من اليقين في نفع المقاصد التي اختارها، وبالأؤلَى من اليقين في نجوع الوسائل التي اتخذها" (١٠).

وإذا كان عبدالرحمن قد انتقد الادعاء بجوهرية العقل لما ينطوي على هذا الادعاء من العديد من الآفات، فلابد من الإشارة إلى أنه قد سُبِق بهذا؛ فهذا ابن تيمية يقول بعد ذكر أقوال الفلسفة في جوهرية العقل "ولا ريب أن كلامهم في إثبات ذلك وإن كان مهيبا عند من لم يمعن النظر فيه فهو عند التحقيق في غاية الفساد والتناقض والاضطراب<sup>(١٤)</sup>، وقد نبه السيوطى على مفاسد هذا القول واستفاض فيه (٥٠).

## ثانيًا: أزمة الحداثة الغربية في جانبها القولي.

إذا كانت الحضارة الغربية تعرف بأنها حضار العقل، فهي كذلك حضارة القول، وليس أدل على ذلك من تلك الشعارات التي تصف عصر الحداثة مثل: أننا في عصر ثورة المعلومات، أو عصر المعلوماتية، أو عصر الإعلام، ....، وهذه الحضارة القولية التي سيطرت على تفكير الناس وتوجيههم حيثما تريد تتطوي على العديد من الآفات أهمها "أفة التضييق، وآفة التجميد، وآفة التنقيص"(٢١)، ومقتضى آفة التضييق أنه بعد علو نبرة القول، واتساع مجاله، وهيمنته، توارت ساحة الفعل، ولما حدث ذلك ضاقت رقعة الأخلاق التي هي أثر من آثار الفعل، بحجة انتفاء الأخلاق من القول النظري، ومقتضى آفة التجميد أنه لما ضاقت ساحة الأخلاق فقد تجمدت على بعض المجالات دون بعض لاسيما بعدما زاحمها القول القانوني، والعرف الاجتماعي عن الفعل الخلقي فلا مناص من أن تتعرض الأخلاق للقصور والجمود"(١١)، ومقتضى آفة التنقيص أنه لما ضاقت ساحة الأخلاق، وضُيق عليها بفعل الحداثة، فلم يبق للمجال الخلقي إلا النذر اليسير، فلم ترض الحداثة إلا بالتنقيص من قيمة هذا الجزء البسيط والتقليل من شأنه، واعتبرت الحداثة أن الأخلاق "لا تخدم إلا الضُعف في النفس، والخذلان في السلوك"(١٨).

## ثالثًا: أزمة الحداثة الغربية في جانبها التقني.

لا شك أن التقنية هي وجه الحداثة البراق، ولا يختلف اثنان على استحالة الاستغناء عنها، إلا أن هذا الوجه البراق يتوارى وراءه وجه آخر أشد ظلمة، وأكثر بشاعة، مرده غياب الجانب الخُلُقى؛ والسبب في ذلك أن التقنية تعتمد على التجريب،

#### ٠٨٠٠ ع (١٦). ع (٤). ١٤٤٢ هـ/٢٠٢٠م

علي عبده

ولما كانت الأخلاق ذات أصل ديني فهي أبعد ما تكون عن التجريب، وغياب الأخلاق أدى "بجملة الكائن إلى الإظلام والإعتام والإعتام والاغتمام، وبالمقدس الذي كان ينيره إلى الانفقاد والانمحاء والاغتراب"(١٩) كل هذا جعل الكثير من الناس يتمنى لو عادت الحياة البدائية قبل ظهور هذه الحداثة الغاشمة مرة ثانية، حيث لا قتلى، ولا مشردين، ولا متضورين جوعًا بالملايين، بفعل آلات القتل البشعة التي خلفتها النقنية، فهذه التقنية جعلتنا نعيش "مجتمعًا غني ماديًا، فقير روحيًا"(٢٠). ومن مظاهر وتجليات غياب الأخلاق الدينية عن الجانب التقني، والتي يسميها دعاوي (إلغاء القصدية)، دعواها بأنه لا علم إلا بالبرهنة والتجربة، وأنه لا أخلاق في العلم ولا في النقنية، ولا شيء من السلوك إلا ويدخل في حيز العلم أو في حيز التقنية، ولا فطرة إلا المعاني المؤسسة للأخلاق العلمية والعلمانية، ولا أخلاق إلا الكليات السلوكية التي يقرها العلم أو تقوها العلمانية، ولا أطعامانية، ولا أطعامانية الكليات السلوكية التي يقرها العلم أو

وهكذا، فقد قللت الحداثة من قيمة الأخلاق، وردتها إلى مجال الإنسانيات، أو المعنويات مع أن وضعها الطبيعي أن ترد إلى مجال الدينيات، الذي هو أشمل من المجالين السابقين؛ ذلك أن الدينيات تشتمل على مجال الغيبيات، الذي يجعل الإنسان يدرك أنه سيحاسب على ما يصدر عنه من أخلاق إن لم يكن في الدنيا ففي الآخرة، ثم إن كل مفهوم ديني هو في الوقت نفسه "مفهوم إنساني ومعنوي وغيبي"(٢٢).

وأزمة الحداثة الغربية أنها مع إيمانها بضرورة وجود الأخلاق واستحالة التخلي عنها، لجأت للسبيل الخطأكما يقول عبدالرحمن، فظهرت العديد من الصيغ الأخلاقية الغربية، ذكرمنها الصيغة الطبيعية التي تصورها الأتواريون في وضعهم للدين الطبيعي، وينتقد هذه الصيغة متمثلة في (جان جاك روسو)(٢٣)، والصيغة النقدية التي أسست الأخلاق على العقل وحده، على اعتبار أن البناء الأخلاق مركوز قبليًا في العقل، وينتقد هذه الصيغة متمثلة في (إيمانويل كانط)(٢٤)، والصيغة الاجتماعية التي نتسب الأخلاق للمجتمع، أو قل إن شئت للمجتمعات، وبالتالي فليس هناك أخلاق واحدة، وانما أخلاق متعددة بناءً على تعدد المجتمعات، وينتقد هذه الصيغة متمثلة في (إميل دوركهايم)(٢٥)، والصيغة الناسوتية للأخلاق التي نتادى بتأنيس الإلهي، وتأليه الإنساني، وينتقد هذه الصيغة متمثلة في (لوك فيري)(٢٦). وبعد انتقاده لهذه الصيغ ودحضها جميعًا (<sup>۲۷)</sup> يرى أن السبب الحقيقي في فشل هذه النماذج الغربية في الإتيان بأنموذج أخلاقي متكامل أنها بلا استثناء تتكر جميعًا "الآمرية الإلهية" (٢٨) وتجهل القدر الإلهي، مما جعلها تتصور تصورات فاسدة عن علاقة الإنسان بالله تعالى، تتمثل في "التصور الخارجي، والتصور التجزيئي، والتصور التسيدي، والتصور التجسيدي، ويتمثل التصور الخارجي في نظرة الحداثة الغربية للإله باعتباره ذاتًا خارجية متسلطة قاهرة، ولما كانت الحداثة تعطى الأولوية للإنسان، وتتكر أي قوة متسلطة عليه، ولما وضعت هذا التصور للإله كان من الطبيعي ألا تقدر الله حق قدره. ويتمثل التصور التجزيئي، في تجزيء الصفات الإلهية، فتجد الحداثيين يأخذون بعض الصفات، وينكرون بعضها، كما يدخل في هذا التصور التجزيئي تجزيء الكتب المنزلة؛ بحيث ينتقون منها بعض القيم والأخلاق، وينكرون بعضها الآخر، لاسيما آيات الأحكام الشرعية. ويتمثل التصور التسيدي في نظرة الإنسان إلى نفسه باعتباره سيدًا للكون وللطبيعة، مما يجعله يشعر بالنشوة، وينتابه الغرور، بل يجعله ينازع ربه في ترببه وتدبيره ليصير مشاركًا له في أخص خصوصياته. أما التصور التجسيدي فقد أخذته الحداثة الغربية من المعتقد المسيحي في ظهور الإله في جسد المسيح، وفي هذا إيحاء بالتشبه بالإله على ومشاركته له في الخلق على اعتبار أن هذا المعتقد يرى بأن الله قد خلق الكون، ثم ترك للإنسان حرية استئناف الخلق، واتمام نقصه.

نحن إذن أمام أزمات أخلاقية قاتلة في هذه الحداثة لا يصلح في علاجها أخلاق السطح، كما قال، فوجهها العقلي

المجلة الأردنية في الدراسات الإسلامية. مج (١٦). ع (٤). ٢٤٢١هـ/٢٠٠م

"ناقص يجب تكميل نقصه، ...، ووجهها القولي ظالم يجب دفع ظلمه" (٢٩) ومن حيث هي حضارة معرفة "حضارة متأزمة، ...، ومن حيث هي حضارة تقنية حضارة متسلطة "(٣٠).

وهذا النقد الموجه للحداثة بمثابة الهدم الكلي لها، وقد فعل ذلك من أجل أن يعيد بناء حداثة أخرى على أنقاض هذه الحداثة، وينكر على من يدعي بأن مهمته منحصرة في الهدم، مع أن عادتنا، كما يقول، "في وضع لبنات من عندنا، ولو معدودة حيثما مارسنا نقدنا ولو ممارسة عابرة"(٢١). وحتى يعطي لنفسه ولغيره الحق في إيجاد البديل، ينطلق من عدة مسلمات، تعطيه المشروعية لإبداع البديل الذي يتجاوز به هذه الآفات المتجذرة في الحداثة، وأهم هذه المسلمات:

- الحق العربي في الاختلاف الفلسفي.
- الحق الإسلامي في الاختلاف الفكري.
  - مشروعية التأسيس لحداثة إسلامية.

## أولا: الحق العربي في الاختلاف الفلسفي.

من منطلق أن الفلسفة تدعو إلى الحوار والمناظرة وتحض عليهما، وأن الحوار كله خير؛ فهو لا يوجد إلا حيث يوجد الاختلاف، وإدامته يفضي مع مرور الزمن إلى تضييق الهوة والشقة بين المتحاورين، ويسهم في تعميق الإدراك (٢٣) يرى طه أن من حق العرب أن يختلفوا مع الفلسفة الغربية في صورتها اليونانية القديمة، وصورتها الحداثية المعاصرة، ولن يتحقق إبداع فلسفي إلا بخوض هذا المعترك الذي يؤدي إلى تحرير القول الفلسفي العربي، وفتح آفاق الإبداع فيه، ولكي يحدث هذا الإبداع الفلسفي لابد أن يتجاوز القول الفلسفي العربي مفهومين صارا بمثابة المسلمتين هما: "استشكال الفكر الواحد، واستشكال الأمر الواقع" فقد فُرضَت الفلسفة الغربية على المجتمعات العربية من منطلق هيمنة الأقوى، وليس أضر بالفلسفة من سيطرة نمط فكري واحد، وقد ترتب على هذه الهيمنة مع مرور الوقت واستمراء الناس لهذا الأمر وخنوعهم له أن تحول إلى أمر واقع، ولذا فإن أهم مسؤوليات الفيلسوف العربي أن يخرج من هذا الأسر معبرًا عن هويته "إذ لا عطاء بغير تميز، ولا إبداع بغير خصوصية"(٢٠٠)، ولذلك يضع خطة يسميها (خطة المقاومة) يعترض من خلالها على كل المفاهيم الفلسفية الغربية المنقولة من الفضاء الفلسفي العالمي بلا استثناء "قبقدر ما يكون مجال المقاومة أوسع، يكون تأثيره في سلطان هذا الفضاء أبلغ،،، (ويصوغها على النحو التالي): لتعترض على كل مفهوم منقول من الفضاء الفلسفي العالمي حتى تثبت لك بالدليل صحته وفائدته لمجالك التداولي"(٢٠٠).

وهكذا اتضحت لنا خطة الفكر الطهائي في سبيل الإبداع؛ فهو إبداع يبدأ بالنقد والهدم يليه توفير البديل، وحتى يثبت أقدام هذا البديل ويرسخ أركانه، فإنه يستحث المتفلسفة العرب ويضع العديد من القواعد ويكسر العديد من التابوهات الراسخة في نفوسهم ومنها:

## <u>لا إبداع مع التقليد.</u>

يحمل الفكر الطهائي حملة شديدة على التقليد أيًا كان مصدره، إسلامي (٢٦) أو غير إسلامي، ويلوم بشدة مقلدة الفضاء الفكري الفلسفي الغربي معتبرًا أن هذا التقليد هو أعظم خدمة يمكن أن يقدمها العرب لعدوهم؛ لأن هذا التقليد هو بمثابة التطبيع الفكري مع هذا العدو فهو يفكر بعقل عدوه، ويردد أفكاره مؤمنا بها غير معترض عليها، وهذا قمة

٨٢ ٤ ...... المجلة الأردنية في الدراسات الإسلامية. مج (١٦). ع (٤). ١٤٤٢ هـ/٢٠٢٠م

\_على عبده

الانبطاح والانكسار وليس بعده شيء، فلا مفر للعرب إلا الاعتماد على أنفسهم، والنهل مما يختص به مجالهم التداولي الانبطاح والانكسار وليس بعدوهم لكي يموتوا،...، فليس الفيلسوف من يفكر ليموت، وإنما من يفكر ليحيا"(٢٧)، ولذلك نجده يطالب بتجاوز سمة السؤال الفلسفي الحديث القائم على النقد للدخول في شكل جديد يسميه (السؤال المسؤول) ومقتضاه أن الفيلسوف العربي الجديد "ليس هذا الذي يخوض في أي سؤال اتفق، ولا ذلك الذي يخوض في كل سؤال خاض فيه غيره، تقليدًا له، وإنما هو الذي لا يسأل إلا السؤال الذي يلزمه وضعه، ويلزم الجواب عنه"(٢٨)؛ بمعنى أن يتحمل هو المسؤولية الخاصة به، ولا يكون بوقًا لغيره، فإذا حدث هذا يمكن أن يتحرر القول الفلسفي العربي، وتتفتح أمامه آفاق الإبداع والتجديد.

#### - تقويض دعوى كونية الفلسفة.

من أشد العوائق التي تحول بين العرب وأن تكون لهم فلسفتهم الخاصة التصور الذي رسخ في الأذهان والذي يدعي أصحابه أن الفلسفة كونية، وأنها "لا يمكن أن تقوم على أساس خصوصية معينة"(٢٩)، فصارت الفلسفة الغربية بمثابة الشكل الواحد الكوني في صورتها الكلية، بحيث أن قضاياها تشتمل على كل الجنس العاقل، وكذلك عالميتها بحيث تتدرج تحت هذه الفلسفة كل الأقطار والدول، ويرد طه هذه الشبهة من وجوه أهمها(٤٠): ارتباط الفلسفة بالسياق اللغوى الأدبى، والاختلاف الفكري بين الفلاسفة، والتصنيف القومي للفلسفة.

## ثانيًا: الحق الإسلامي في الاختلاف الفكري.

وهذه المسلمة مترتبة على مسلمة الحق العربي في الاختلاف الفلسفي، فإذا كانت الأفكار ليست حكرًا على أمة أو جماعة دون أخرى فمن حق المسلمين أن يكون لهم خصوصية الجواب عن أسئلة العصر الراهن، والإسهام في حل مشاكل المجتمعات المعاصرة، ومن حقهم الاختلاف عن الأمم السابقة في التعامل مع أسئلة الواقع المعاصر، وقد عبر الحقل التداولي الإسلامي عن هذا الاختلاف من خلال مبدأين يميزان الخصائص الاختلافية الإسلامية هما "مبدأ اختلاف الآيات،...، والثاني مبدأ اختلاف الناس"(١٤). وهذا الاختلاف الذي يميز الجواب الإسلامي مرده إلى اهتمامه بالجانب الإيماني والجانب الأخلاقي الذين يمكن بهما تجاوز الجانب المادي التجريدي الذي تتسم به إجابات غير المسلمين على أسئلة العصر الراهنة.

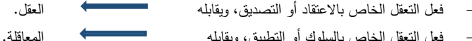
ولما كان الحق الإسلامي في الاختلاف الفكري ليس له تواجد حقيقي بين متفلسفة العرب والمسلمين فضلا عن غيرهم، وجدناه يوليه اهتمامًا خاصًا وذلك بانخراطه كليا في التراث الإسلامي، ويعتبر ذلك مفخرة من مفاخره، يقول: "كنت دائمًا أحرص على أن أنطلق في فكري من داخل المجال التداولي الإسلامي، فأنا لا أفكر خارجه، ولا أريد أن أفكر خارجه "(٢٠)، وليس معنى ذلك أنه ينكر الانخراط في المجال التداولي الغربي، والإفادة مما عندهم من أفكار، بالعكس هو يؤكد على ضرورة الأخذ من الغير، فالحكمة ضالة المؤمن، ولكن يشترط في الأخذ من غير المجال التداولي الإسلامي "أن يتقدمه نقد كاف يمتحن فائدة الآلية المنقولة ومناسبتها للموضوع التراثي الذي نستخدمها فيه، (ثم يقول: ) كما أنه لا يعني أني أدعو إلى الجمود على الآلية المأصولة حتى ولو ظهر بها ضعف أو خلل ولا إلى طرح كل نقد لها بحسب المقتضيات المنهجية المستجدة في مجال البحث العلمي"(٣٠)، وينكر على من يدعو باسم الحداثة إلى الابتعاد عن التراث والأخذ بالمعرفة الحديثة التى جاء بها الغرب؛ ذلك أن من يفعل ذلك كالذي يستبدل الذي هو أدنى بالذي هو خير، كيف لا وقد تخلص من تراثه،

المجلة الأردنية في الدراسات الإسلامية. مج (١٦). ع (٤). ١٤٤٢هـ/٢٠٠م

ملقيًا إياه وراء ظهره، موليًا وجهته تجاه تراث غيره، وهذا قمة الهوان، ثم إذا كان هذا المدعى ينكر على من يعتمد على تراثه فقد غاب عنه، أو غض الطرف عن الفلسفة الغربية الحديثة في أنموذج هيدغر التي "اقتفت آثار المماثلة التأثيلية التي تجلت في المبادئ الآتية: مبدأ الرجوع إلى الأصول، ومبدأ التمسك بالأصالة، ومبدأ إيمائية اللغة، ومبدأ شعرية الفكر "(٤٤)، وهذا معلوم غير منكور، فالحضارة الغربية الحديثة بلاشك تظل حاملة لسمات وآثار الحضارة اليونانية القديمة التي تشكل تراثها البعيد، والسبب الذي دفعه إلى ذلك أنه لاحظ أن الباحثين في التراث يتبعون منهجيات لا يسلم بصلاحيتها لأنها منهجيات منقولة لا موصولة، كما أنها منهجيات مدخولة لا مكمولة (٤٥)، ولذلك تجده يعيد صياغة الأفكار كلها ليحسن التعامل مع التراث الذي يؤدي بالضرورة إلى الإبداع المنشود؛ ويضع مقومات استقلال الفلسفة الإسلامية التي تهيئ لها القدرة على الإبداع، وتخرج من بوتقة التقليد للغير، معتبرًا أن هناك شرطين لا غنى عنهما لاستقلال الفلسفة الإسلامية هما (٢٦): شرط المبادرة الفلسفية<sup>(٧٠)</sup>، وشرط الخصوصية التداولية<sup>(٤٨)</sup>. وسنبين كيف طبق هنين الشرطين لتقويم أهم آفات الحداثة الغربية.

#### التكوثر العقلى وتقويم أزمات العقل التجريدي.

العقل التجريدي في التصور اليوناني، كما ذكرنا، ملىء بالآفات، وقد انتقل هذا التصور إلى التراث الإسلامي، فأصبحنا نسمع عبارت من مثل (هذا يصح عقلا وشرعًا) وكأن الشرع منبت عن العقل، أو لا عقل فيه، وحدث فصال نكد بين العقل والشرع مع أن العقل في القرآن مرتبط بالفعل<sup>(٩٤)</sup>، كما أن الله تعالى قد ربط العقل بالقلب<sup>(٥٠)</sup>، ولما كان القلب كما هو مستقر شرعًا دائم التقلب، ولا يثبت على حال فلابد أن يكون العقل المرتبط به دائم التقلب هو الآخر، ولما كان العقل دائم التقلب فنحن، إذن، أمام تكوثر عقلي وليس عقلا واحدًا، فالعقلانية على قسمين كبيرين "العقلانية المجردة من الأخلاقية، وهذه يشترك فيها الإنسان مع البهيمة، وهناك العقلانية المسددة بالأخلاقية، وهي التي يختص بها دون سواه"(٥١)، وخطأ أرباب الحداثة الغربية أنهم حملوا العقلانية على الوجه الأول. ثم إن العقل لما كان مرتبطًا بالقلب الذي يتقلب بتقلب الفاعلية فيجب ألا يكون العقل ذاتًا أو جوهرًا، وانما هو فعل إدراكي يعبر عن ثمرة من ثمرات القلب، ولما قرر أن العقل فعل إدراكي وليس جوهرًا، فلابد بالتبعية أن يقترن بالقصد، ولما كان القصد مقتربًا بالاتجاه فالعقل بالضرورة له اتجاهان "اتجاه أفقى يجعله يتعلق بظواهر الأشياء في اتصال وجودها بعضها ببعض، واتجاه عمودي يجعله يطلب خفي دلالاتها بالنسبة لوجوده"(<sup>٢٦)</sup>، ولن يتمكن من ذلك إلا بحفظ اتجاهاته وتسديدها وهذا لن يكون إلا بممارسة العمل الديني، وفي القلب منه الأخلاق. وحتى يبين كيفية التكوثر العقلي، ينطلق منطقيًا من فعل التعقل، الذي يعد العقل شكلا من أشكاله، ويميز بين ثلاثة أفعال من أفعال التعقل، وكل فعل منها يقابله عقلية محددة وهي:



فعل التعقل الخاص بالسلوك أو التطبيق، وبقابله

فعل التعقل الخاص بالتجربة أو التحقيق، ويقابله التعاقل.

وكما هو واضح من هذه القسمة أن القسمين الأخيرين دخلت فيهما الفاعلية، بعكس القسم الأول المجرد من الفاعلية؛ فهو منقطع عن العمل الشرعي ولا يحمل شيئًا من آثاره، فصار صاحبه "لا ينسب الأفعال إلا إلى نفسه، ولا يرى في الأشياء إلا ظواهر لا باطن دونها، ولا في الآثار إلا مظاهر لا ظاهر من فوقها"(٥٣)، وقد بينا سلفًا آفات هذا العقل المجرد من الأخلاقية، وهذا ينقلنا للحديث عن العقلين الأخيرين اللذين يمكن بهما تجاوز آفات العقل المجرد، وهما:

ـــــا المجلة الأردنية في الدراسات الإسلامية. مج (١٦). ع (٤). ١٤٤٢ هـ/٢٠٢٠م

علي عبده

#### أ. العقل المسدد، والمقاصد النافعة.

وهذا العقل هو الذي دخل صاحبه في العمل الشرعي، الذي يكون بمثابة القيم والضوابط التي تحد من نسبية وفوضوية العقل المجرد من العمل الشرعي، وهذه المرتبة التي نزل فيها العقل يسميها مرتبة التسديد؛ فالعمل المسدد هو "العقل الذي اهتدى إلى معرفة المقاصد النافعة"( $^{(\circ)}$ )، أو هو "الفعل الذي يبتغي به صاحبه جلب منفعة أو دفع مضرة، متوسلا في ذلك بإقامة الأعمال التي فرضها الشرع"( $^{(\circ)}$ )، وهذا التعريف يبين أن الفعل المعتبر في العقل المسدد يشترط أن يتصف بموافقة الشرع، واجتلاب المنفعة، والدخول في الاشتغال  $^{(r)}$ )، إلا أن هذا العقل معرض لدخول الآفات فيه؛ ذلك أن الشخص قد يدرك المقاصد النافعة المتوخاة من العمل الشرعي إلا أنه قد لا يدرك الوسائل الناجعة، فتزل به قدمه، وأهم الآفات التي تدخل على هذا العقل $^{(v)}$ : التظاهر  $^{(v)}$ ، والتقليد  $^{(r)}$ . العقل المسدد إذن أعلى درجة من العقل المجرد، إلا أنه دخلت عليه بعض الآفات والشوائب لا يكاد يتخلص منها حتى لو اجتهد في ظاهره بما يتوافق مع ظاهر الشرع إلا أنه لا يتمكن من التخلص منها في باطنه.

### ب. العقل المؤيد، والوسائل الناجعة.

ويتفق هذا العقل مع العقل المسدد في الدخول في الاشتغال بالعمل الشرعي، إلا أن صاحبه قد تغلغل في العمل الشرعي حتى تلبس به باطنه، فضلا عن ظاهره، فيصل إلى درجة الإحسان التي يتوافق فيها الظاهر مع الباطن، فهو منشغل بالطاعات مستغرق في المجاهدات، وقد أكسبه ذلك التوفيق في الوصول إلى الوسائل الناجعة التي بلاشك ستبلغه المقاصد النافعة، ولذلك يعرف هذا العقل بقوله: "الفعل الذي يطلب به صاحبه معرفة أعيان الأشياء بطريق النزول في مراتب الاشتغال الشرعي، مؤديًا النوافل زيادة على إقامة الفرائض على الوجه الأكمل"(٢٠)، وهذه هي درجة التعاقل التي لا يطلب المتعاقل فيها "الصدق المنطقي، كما هو الشأن في مستوى العقل، ولا الصواب الاجتماعي كما في مستوى المعاقلة، وإنما يطلب الحقيقة من حيث هي معنى يحصل بالتجربة الفعلية"(٢١)، وهذا العقل أعلى درجة من درجات العقول المتكوثرة، فقد اهتدى إلى الوسائل الناجعة بالإضافة إلى المقاصد النافعة، وهذا لا يحدث إلا باستيفاء شروطًا ثلاثة هي: "عدم انفكاك القول عن الفعل، وعدم انفكاك الزيادة في المعرفة عن الفائدة"(٢١).

وليس معنى هذه القسمة أن طه ينكر أي فضل للعقل المجرد، أو يدعو إلى طرحه والتنكر له، فهو يؤكد في أكثر من موضع أنه لا يمكن طرح العقل المجرد، وتركه بالكلية، بل إن الذي يُقلب في حال المسلمين يجد أن العقل المجرد لم يكن مقدوحًا فيه ولا محترزًا منه "إلا أن يُظهر المتوسل به مخالفة مقتضيات الشرع"(١٦)، والممارسة الإسلامية تأخذ بحقيقة التكامل الخَلقي، والخُلقي للإنسان فلا يمكن القول بالتجزئة والفصل إلى أجزاء وأبعاض متنافرة، فضلا عن أن أفعال التعقل الثلاثة التي يعد العقل وجها من وجوهها ترتبط فيما بينها بعلاقات أهمها(١٦): علاقة الاستغراق الأقوى(١٥)، علاقة التكامل(٢٦)، علاقة التكامل(٢٠)، علاقة التجريد(٨٠).

والظاهر من هذه القسمة العقلية أن كمالات العقل المؤيد تظهر أكمل ما تظهر في الممارسة الصوفية، ويكون الصوفي في اتخاذه التجربة الروحية قد سلك أكمل طريق للتعقل، بل إنه يؤكد أن كتاباته كلها يريد من خلالها إثبات أن التجربة الروحية، على خلاف ما انغرس في العقول، "لا تتعارض أبدًا مع المعرفة العقلية، بل إنها قد تكون سببا من أسباب إثراء هذه المعرفة والتغلغل فيها (١٩٩)، ويدرك تمامًا شطحات العديد من الصوفية التي تطعن فيهم، ويرد على هذه الاتهامات بقوله: "وحسبك من بطلان هذه الاتهامات أنها تتبنى على افتراض يقوض أركان الدين، وهو أن العمل الشرعى

لا يورث التسديد"(<sup>٧٠)</sup>.

ويعد فلاشك أن فكرة عبدالرحمن عن اقتران العقل بالفعل، فكرة جيدة تستحق الإشادة، وان كان سبق بها، كما وضحنا، ولكن جعل التصوف قمة العقلانية المؤيدة، ويكون الصوفي هو المحاط بعناية الله وحفظه، المأمون من الذلل والخطل، دعوى تحتاج إلى إعادة النظر؛ ذلك أن التصوف، كما هو معروف، ليس على مستوى واحد من الروحانية، فما المقصود بالتصوف، هل هو الزهد الذي كان عليه الرعيل الأول؟ أم تلك الفرق الصوفية المنتشرة بعدد أنفاس الخلائق؟! وبينها من الاختلافات حد النتاقض، ودخلها من الانحرافات والشطحات ما هو معلوم غير منكور، ثم إن رده على هذه الشطحات والانحرافات بما يفهم منه نفيها أو عدم الاعتراف بها، شيء يدعو للعجب، وكذلك ربطه بين أركان الدين والتصوف، كما هو واضح من النص المقتبس السابق، رد غير موفق؛ فكأن الدين هو التصوف!! ثم إن كثيرًا من الصوفية قد انتقدوا هذا الشكل من الانحراف في الحقل الصوفي، فأي تصوف، وأي صوفية نقصد، الناقد أم المنقود؟ فضلا عن ذلك فإن التصوف يبدأ بالمجاهدة لينتهي بالفناء في المحبوب، والانخلاع من الجسد للتحليق بالروح في تجربة الفناء الصوفية، فهل مع هذا الفناء يبقى العقل، الذي هو، كما يقول، "الفعل الذي يطلع به الإنسان على وجه خاص من وجوه الموجودات" (٧١) فمع الفناء لن يكون هناك اطلاع على وجوه الموجودات بأي وجه من الوجوه، ناهيك عن كون بعض التصوف، بيدأ بمقدمات أو منطلقات منتهيًا في النهاية إلى عكسها، فهو يبدأ صحوًا لينتهي فناءً، ويبدأ عملا لينتهي لا عمل، وأخطر ما في هذا الموضوع أن كثيرًا من الصوفية قد انعزلوا عن قضايا مجتمعهم، ومشاكل عصرهم، الذي طالما دعا طه إلى الانخراط والإسهام في الإجابة عنها، وفعلهم الانعزالي هذا يعبر عن "نوع من الهروب من المسؤولية التاريخية الموكولة إلى الإنسان"(٧٢)، أضف إلى ما سبق أن الغزالي الذي طالما قارن نفسه به في الدخول إلى التجربة الروحية، "مع فرط نكائه، وتألهه، ومعرفته بالكلام، والفلسفة، وسلوكه طريق الزهد والرياضة والتصوف ينتهي،...، إلى الوقف والحيرة، ويحيل في آخر أمره على طريقة أهل الكشف، وإن كان بعد ذلك رجع إلى طريقة أهل الحديث وصنف إلجام العوام عن علم الكلام" $(^{(YT)})$ ، ومات وهو يشتغل في صحيح البخاري $(^{(YT)})$ .

## الأخلاق الموصولة وتقويم مسلمة الأخلاق المقطوعة.

كما قلنا بأن الحداثة الغربية هي حداثة الفصل، والقطع وقد مارست هذا الفصل على الأخلاق، ونظرت إليها باعتبار صفات محدودة لا تشكل إلا جزءًا من السلوك الإنساني، بحيث تكون هناك أفعال توصف بالأخلاقية، وأخرى لا توصف بهذا الوصف، وينكر طه هذه المسلمة، ويرى بأن الأخلاق تدخل في كل شيء حتى في الفعل النظري؛ لأن الإنسان في أفعاله النظرية يغلب جانب المصلحة، وبهذا يدخل فيها الجانب الخلقي، ولما كان الأمر كذلك فإنه يؤكد أن الأخلاق تدخل في تحديد ماهية الإنسان، ومن ثم يكون الحد الفاصل بين الإنسان والبهيمة ليس كما رسخ في الأذهان، قوة العقل، وإنما قوة الخلق، "قلا إنسان بغير خلق"(٥٠٠)، ويدخل في نقاش طويل مع الفلاسفة لإثبات دخول الأخلاق في كل شيء، ويفند آراءهم في دعوى الفصل بين العقل والخلق، وينقدها ويهدمها كلها(٢٠٠)، وينتاول إشكال فصل الأخلاق عن الدين الذي يميز الحداثة الغربية، وينتقد كانط، وهيوم لإثبات أن الأخلاق لا يمكن أن تنفصل عن الدين(٢٠٠)، كما ينكر على كثير من المسلمين الذين نظروا للأخلاق باعتبارها في رتبة المصالح الكمالية، معتمدين على حديث (إنما بعثت لأتمم مكارم الأخلاق) المنطق السليم في فهم حقيقة الدين يؤكد أن الأخلاق أولى برتبة المصالح الصرورية، فما "ينبغي لدين، ناهيك بالإسلام، أن ينزل إلى الناس مقدمًا الاهتمام بكيفيات الارتقاء بحياته الروحية! وهل في المصالح ما يختص بكيفيات هذا بشؤون الحياة المادية للإنسان على الاهتمام بكيفيات الارتقاء بحياته الروحية! وهل في المصالح ما يختص بكيفيات هذا

ملي عبده

الارتقاء غير الأخلاق!" (<sup>٧٩)</sup>. وهكذا ينتهي إلى أن الأخلاق ليست كمالات بمعنى زيادات لا ضرر على الهوية في تركها وإنما هي مرتبطة بالهوية؛ فإذا فقدت الأخلاق فقدت الهوية.

وإذا كانت الحداثة الغربية تفصل الدين عن الأخلاق لإنكارها الآمرية الإلهية، لعدم تقديرها الله حق قدره، فيضع هو البديل الإسلامي الذي يربط بين الدين والأخلاق واضعًا في اعتباره الآمرية الإلهية، مطلقًا على هذا البديل (الأنموذج الائتماني) وحدد لهذا الأنموذج مبادئ عدة يقوم على أساسها وصل الأخلاق بالدين هي:

- أ. مبدأ الشاهدية، ومقتضاه "أن الشاهدية الإلهية أصل التخلق"(٠٠) فالله شاهد على أعمال عبده مطلع على خبايا نفسه، يراقبه في سره وعلنه، ولا يخفى عليه ظاهره ومكنونه، وإذا أدرك العبد هذه الشاهدية وآمن بها، فإنه لا محالة سيراعي الله في قوله وفعله، فلا يصدر عنه إلا خير، ولا يرى الناس منه إلا كل جميل، فيأمنون بوائقه، وينعمون بخُلُقِه.
- ب. مبدأ الآياتية، ومقتضاه "أن اتصال الدين بالعالم عبارة عن اتصال آيات، لا اتصال ظواهر "(١٨) ومن المعلوم أن العالم مجموعة من الآيات التكليفية، وعلاقة الإنسان بهما علاقة متصلة، ولعالم مجموعة من الآيات التكليفية، وعلاقة الإنسان بهما علاقة متصلة فهو يتصل بالعالم باعتبار الخُلُق، هذه النظرة الإسلامية لعلاقة الإنسان بالعالم والدين، ولكن نظرة الأنموذج الحداثي للإنسان فهي باعتباره ظاهرة مادية، منفصلة عن العالم والدين، بل يصبغ على الإنسان صفات الإله في ترببه وألوهيته، ويصبغ على الإله صفة الإنسان في ناسوتيته، وقد بينا ذلك في أزمات الحداثة، فيبقى الأنموذج الائتماني هو الأسلم لأنه سيربط الإنسان بخالقه؛ لأن العالم والدين دليل على الخالق، والإنسان مرتبط بهما بنوع ارتباط، فيكون حريصًا على الآيات التكوينية فلا يتعرض لها بمكروه، وحريصًا على الآيات التكليفية مؤديًا لها خير أداء، وبالتالى تسعد بأخلاقه، ليس فقط الآناسي، بل الحيوانات والجمادات.
- ج. مبدأ الإيداعية، ومقتضاه أن "الأشياء ودائع عند الإنسان" (<sup>۸۲)</sup> وهو مستخلف فيها، فإذا آمن بذلك نتنفي الصفة التسيدية والامتلاكية تلك الصفة التي تجعل الإنسان لا يراعي لأحد حقًا، على اعتبار أنه مالك الأشياء، ولكن إذا وضع في اعتباره أن الأشياء ودائع عنده، وهو مستخلف فيها، فلاشك أنه سيحسن استغلالها ولا يمنعها أحدًا من الخلق.
- مبدأ الفطرية، بعكس الأنموذج الحداثي الذي ينبني على التصور التجسيدي للعلاقة بين الإنسان وخالقه، فإن مقتضى هذا المبدأ "أن الأخلاق مأخوذة من الفطرة" (٨٣)، ولما كانت الفطرة هي الصورة النقية في الإنسان قبل أن تدخل عليها عوامل الانتكاس، فالأخلاق تمثل هذا الجزء النقي لارتكازها فيه.
  - ه. مبدأ الجمعية، ومقتضى هذا المبدأ أن الدين بجمعيته أخلاق.

وبهذا الأنموذج يتحدث عن (حضارة الفعل) لتقويم آفة حضارة القول، وهي تقوم على ثلاثة مبادئ أساسية (١٤٠): مبدأ الاشتغال المباشر، ومبدأ التخلق بالصفات الحسنى، ومبدأ الاقتداء الحي.

## ثالثا: مشروعية التأسيس لحداثة إسلامية.

إن أزمات الحداثة على جميع الأصعدة، وفي القلب منها جوانبها الأخلاقية، دفعت العديد من الباحثين إلى البحث عن حداثة أخرى يكون للمسلمين باع في تأسيسها، إن لم يكن لهم حداثتهم الخاصة التي تعبر عن هويتهم، وتقوم على مبادئ دينهم الحنيف، ليسهموا في معالجة آفات الحداثة الغربية، وهذا لن يكون إلا بتشكيل "حداثة أصلية وشاملة" (١٩٥٥)، ولا مشاحة في المصطلح (١٩٥١)؛ لأن العبرة ليست في اللفظ، وإنما في المضمون، وليس معنى أن تكون لنا حداثتنا الخاصة أن

المجلة الأردنية في الدراسات الإسلامية. مج (١٦). ع (٤). ١٤٤٢هـ/٢٠٠٠م

هذا يعد نوعًا من الانزواء، أو كمن يحارب بأسلحة غيره (١٠٠٠)، فهذه مغالطة لأن المسلمين "يملكون أسلحة فكرية أقوى من أسلحة الفكر الحداثي (١٠٠٠). وقد اعترف العديد من المفكرين الغربيين أن المسلمين لديهم المؤهلات والإمكانات التي تمكنهم من دخول هذا المضمار (١٩٠)، وقد أيقن عبدالرحمن بهذه الحقيقة، فنادى بتأسيس حداثة إسلامية، منطلقاً من مسلمة أن الحداثة على الرغم مما يتلبس بها من آفات إلا أن بها العديد من المنافع والخيرات التي تصلح للبشرية، ومن منطلق أن الدين الإسلامي قد جاء بأسباب الصلاح للإنسان في دينه ودنياه، فلابد أن يكون لهذا الجزء الصالح نواة في الدين الإسلامي الحنيف، ومشكلة الحداثة أنها حداثة مادية، فلابد من إبداع البديل، وذلك بالخروج من "ضيق حداثة الزمان إلى سعة حداثة القيم" (١٠٠٠).

ويقطع بعدم وجود حداثة عربية تمامًا، وإنما كل هؤلاء الذين يطلقون على أنفسهم لقب حداثيين هم في حقيقة الأمر مقلدون للحداثة الغربية، ولذلك ستجدهم لا يثبتون على حال واحدة، فهم مع التفكيكية تفكيكيين، ومع البنيوية بنيويين، ولم يدرك هؤلاء أنه لا حداثة مع التقليد، فالحداثة هي الإبداع، أو هو شرط جوهري لها، ولما كنا، نحن المسلمين، لنا تراث حضاري وثقافي لا يمكن إنكاره فلابد أن يكون إبداعنا يضرب بجنوره في هذا التراث، بالإضافة لآخر ما وصل إليه الغرب تقافيًا وفكريًا، ولذلك عندما سئل عن كيفية التعامل مع الحداثة الغربية في ثقافتنا العامة كانت إجابته تتمحور حول ضرورة الانطلاق مما نستطيع أن نشترك به مع أهلها، ويتمثل هذا المشترك في "إمكانية الإبداع، وطلب التأنيس "(١٩). وإذا كانت الحداثة في طلب التأنيس ترفع من قيمة الإنسان وتميزه عن غيره بالعقل، فإنه يرى ضرورة اقتران التأنيس بالأخلاق.

وينطلق عبدالرحمن في تأسيسه للحداثة الإسلامية من التغريق بين واقع الحداثة، وروحها؛ فواقع الحداثة هو واحد من التطبيقات الغربية لروح الحداثة، أو هو تجلي من تجليات روحها؛ ذلك "أنه ينزل منها منزلة المثال من ممثوله،...، فيلزم أن يكون الواقع غير الروح الحداثية" (۱۹)، ولما كان واقع الحداثة تجلي من تجليات روحها فسيختلف، بلاشك، باختلاف المجتمعات، بعكس روح الحداثة الذي يعد واحدًا غير متجزئ، كلا غير متفرق، فروح الحداثة من صنع "المجتمع الإنساني في مختلف أطواره؛ إذ إن أسبابها تمتد بعيدًا في التاريخ الإنساني الطويل "(۱۳)، فهي ليست ملكًا لأمة دون أمة، ولا لمجتمع دون آخر، وإنما هي ملك للكل، ولما كان الإسلام قد أرسل للناس كافة، ومهيمنًا على الرسل والكتب السابقة فإن هذه الروح تتفق معه. روح الحداثة إذن هي مجموعة القيم والمبادئ التي يكون الواقع تجسيدًا وتطبيقًا لها، وقد ينتاب هذا التطبيق بعض الآفات والسلبيات، وقد يخلو منها، وقد تتفاوت نسبة السلبيات في هذا التطبيق عن ذاك. ولكي يكون التطبيق الإسلامي لروح الحداثة خاليًا من آفاتها فإنه يضع ثلاثة شروط ضرورية تتمثل في الآتي (۱۹): أولاً: لابد من اعتبار الحداثة تطبيقًا داخليًا، لا تطبيقًا خارجيًا. ثالثًا: لابد من اعتبار الحداثة تطبيقًا إبداعيًا، لا تطبيقًا خارجيًا. ثالثًا: لابد من اعتبار الحداثة تطبيقًا والجاعيًا، لا تطبيقًا خارجيًا. ثالثًا: لابد من اعتبار الحداثة تطبيقًا والجاعيًا، لا تطبيقًا خارجيًا. ثالثًا: لابد من اعتبار الحداثة تطبيقًا والمناعة المناعة المناعة المناعة التطبيقًا المناعة التاعيًا، لا تطبيقًا الإداعيًا، لا تطبيقًا الإداعيًا، لا تطبيقًا الإداعيًا، لا تطبيقًا الإداعيًا، لا تطبيقًا المناعة التطبيقًا التطبيقًا التطبيقًا المناعة التطبيقًا المناعة المناعة المناعة المناعة المناعة التطبيقًا المناعة المناعة التطبيقًا المناعة المناع

## مبادئ روح الحداثة عند طه عبدالرحمن.

يضع طه عبدالرحمن ثلاثة مبادئ أساسية لروح الحداثة:

## المبدأ الأول: مبدأ الرشد.

ومقتضى هذا المبدأ أن الأصل في الحداثة هي انتقال الإنسان من حال القصور إلى حال الرشد، ونصه "لا تقبل وصاية أحد على تفكيرك" (٩٠)، وحتى يتحقق هذا المبدأ فإنه يستند على ركنين أساسيين هما: الركن الأول: الاستقلال، وذلك بأن يتحرر المسلمون من سطوة غيرهم، ولا يسمحوا لهم بالوصاية على تفكيرهم، وحتى يحدث هذا التحرر،

٨٨ ٤ ....... المجلة الأردنية في الدراسات الإسلامية. مج (١٦). ع (٤). ١٤٤٢ هـ/٢٠٢٠م

ما علي عبده

والخروج من تلك الوصاية، لينتقلوا إلى الاستقلال المبدع، يدعو إلى التحرر من العديد من المسلمات الخاطئة، كان لها أكبر الأثر في انقيادهم لوصاية الغير، ومن هذه المسلمات: أن وصاية الأقوى الخارجي عناية بالأضعف. وأن الوصاية الداخلية هي وصاية رجال الدين. وأن الحداثة هي الاستقلال عن الوصاية الداخلية. وحتى يحدث الاستقلال لابد من التحرر من أغلال هذه الشبهات. والركن الثاني: الإبداع، فالإنسان الراشد إذا تحرر من وصاية الغير، فسيتيح له ذلك الإبداع في الأقوال والأفعال.

#### المبدأ الثاني: مبدأ النقد.

ومقتضاه أن الأصل في الحداثة أنها لا تقبل الاعتقاد الذي يسلم بالشيء دون دليل، وإنما تقوم على الانتقاد، وهذا المبدأ هو الآخر يستند إلى ركنين أساسيين هما: الركن الأول: التعقيل، وهو إخضاع كل شيء لمبادئ العقلانية، وحتى يحدث الانتقال من التعقيل المقلد إلى التعقيل المبدع عمل على تقويض مسلمات التعقيل الغربية، وأهمها: أن العقل يعقل كل شيء. وأن الإنسان يسود الطبيعة. وأن كل شيء يقبل النقد، الركن الثاني: التقصيل، أو التقريق، ومقتضاه نقل الشيء من صفة التجانس إلى صفة التغاير؛ فالحداثة تعتمد مبدأ الفصل، وليس التجميع، ومن صور هذا التقريق، كما ذكرنا، التقريق بين الحداثة والعقل، والتقريق بين الحداثة والدين،....، وينفى كل هذه الصور.

#### المبدأ الثالث: مبدأ الشمول.

ومقتضاه أن من أهم صفات الحداثة أنها تنتشر في المجتمعات، والمجالات كلها، فليس هناك مجتمع أو مجال الإ غزته الحداثة واقتحمت عليه خدره، وهذا المبدأ هو الآخر يستند على ركنين أساسيين هما: الركن الأول: التوسع، فمن المعلوم أن الحداثة قد توسعت بشدة في عالمنا الإسلامي في مجال الآلات والتقنيات أكثر من توسعها في مجال الأفكار والأخلاق، وهذا قلب للهرم، فالمسار الصحيح هو "الابتداء بتحديث الأخلاق، يليه تحديث الأفكار، ثم تحديث المؤسسات، فتحديث الآلات (٢٩٠)، ونحن نخالفه في هذا التقسيم، فالأصل الذي يجب البداية به الأفكار، متبوعًا بالأخلاق، ولذلك نجد أن الله تعالى يقدم العلم على العمل في كتابه (٢٩٠)، فدون العلم قد ينحرف الخلق وهو يظن أنه يحسن صنعًا. الركن الثاني: التعميم، فالحداثة بما تحمله من معان براقة، مثل الدعوة للحرية، وإطلاق العنان الفكر غزت كل المجتمعات تقريبًامع عدم مراعاة الفروق التاريخية والثقافية بين مجتمع النشأة ومجتمع الاستقبال؛ فالحداثة في نشأتها قامت على أنقاض الفكر الكنسي، فانطبعت في الأذهان أنها نتاهض الدين، وإذا كنا نلتمس العنر لغير المسلمين في اعتقاد ذلك، فإن الدين الإسلامي، على العكس من ذلك، يدعو إلى قيم الحداثة النبيلة، وبناء عليه فإن المسلمين أحق من غيرهم في تعميم حداثتهم الإسلامية.

## مناقشته وتقويم آرائه.

هذا المشروع الحداثوي الإسلامي هو قمة وزبدة، أو قل ثمرة مشروعه الفكري الذي استفرغ فيه طاقته، وهو متأثر بوضوح بجارودي، الذي يؤكد على أننا حتى نستطيع بناء حداثة إسلامية لابد من الخروج من مأزقين "محاكاة الغرب،...، ومأزق محاكاة الماضي "(٩٨)، فهما أكبر عائقين للتفكير، وتحرير القدرة على الإبداع. وهو يحسب له حقيقة؛ فقد استطاع أن يحول دعوات المفكرين على اختلاف توجهاتهم الفكرية والفكرانية إلى ضرورة وجود حداثة عربية أو إسلامية، تنافس الحداثة الغربية، أما أن نظل تحت تأثير حداثة غريبة عنا، منبتة عن ثوابتنا وثقافتنا فهو مما يفاقم "الشعور بالخواء والهامشية أكثر مما يعمق الشعور بالمشاركة الإيجابية والفاعلية "(٩٩). أقول لقد استطاع طه أن يحول

المجلة الأردنية في الدراسات الإسلامية. مج (١٦). ع (٤). ١٤٤٢هـ/٢٠٠م

هذا الشعور بالحاجة إلى حداثة موصولة بالمجال التداولي الخاص، من التنظير إلى الواقع، أو من الحلم إلى الحقيقة، وهذا ما يجب أن نقدره عليه حق قدره، ولكن يبقى هذا المشروع في حاجة إلى مزيد تقويم؛ لأنه يحتوي، من وجهة نظر البحث، على بعض الهنات:

- أن عبدالرحمن قد استعمل اللغة المنطقية البرهانية الدلالية في شكلها العويص، فظلت حداثته حبيسة الدرس الفلسفي، ولم يستطع أن ينتقل بها إلى الخطاب الواقعي الاجتماعي حتى تكون في متناول العامة، ومعلوم أن الحداثة، مشروع متغلغل في كل مناحي الحياة؛ فهي تدخل في حياة الخاصة، والعامة شئنا أم أبينا، وبقاء المشروع على هذا النحو التجريدي يجعل الكثير من الناس تنفر منه، والإنسان عدو ما يجهل، ولعل السبب الرئيس في صعوبة لغته أنها "موصولة بتصورات محددة للتاريخ والإنسان، تصورات لا يمكن استيعاب شحنتها الدلالية المرتبطة بأفق معين في الفكر وفي الحياة إلا ضمن إطار الفكر السابق على انطلاق مشروع الحداثة والتحديث"(١٠٠٠).
- التقريق بين واقع الحداثة وروحها، واعتبار روح الحداثة يسري في كل الأمم والأعراق والأديان، أمر يحتاج إلى إعادة نظر؛ لأنه بذلك يغفل بعض الحقب التاريخية، بل والأماكن الجغرافية في الحقبة الواحدة تفتقر إلى مثل هذه المبادئ الثلاثة التي ارتضاها، والتي تتناسب، إلى حد كبير، مع أتباع الديانات السماوية، ثم هي ليست على درجة واحدة من النتاسب، ولكنها تتنافى مع اتباع الديانات الوضعية، فهل تتفق هذه المبادئ مع المجوسية، أو عبدة الكواكب، والحيوانات!، أو ...، وهل يمكن أن نعثر عندهم على مبدأ الرشد، أو النقد، أو الشمول، بالشكل الذي تصوره الدكتور طه، ولعل السبب في تقريره بشمولية هذه المبادئ أنه ينطلق من إيمانه بأن دعوة الأنبياء قد وصلت كل الأمم (۱۰۰۱)، ولكن واقع إيمان البشر برسالات الأنبياء تؤكد على خلاف ذلك، فالذي يؤمن برسالات الأنبياء والمصلحين هم القلة القليلة، ولكن الأكثرية الكاثرة هي التي تعاند دعوى الأنبياء وتكذبهم (۱۰۰۱)، ولا تخضع الناموس، ولا للعقل، وشتان بين البلاغ والإيمان.
- في تتاول عبدالرحمن لمبادئ وأركان حداثته ينطلق من تقويض بديل غربي موجود فعليًا، ليؤسس على أنقاضه البديل الإسلامي، وهذا الخيار بشكل من الأشكال خضوع للطرح الأول المنقوض؛ لأنه ينطلق من خلال هذا الطرح، بمعنى أنه يسلك السبيل نفسه، ولم يسلك سبيلا مستقلا للإبداع، وأكثر من هذا يصل إلى النتيجة نفسها ولكن بالشكل المقلوب، أو بالشكل الإسلامي. ولو أنه انطلق من البداية من النص الإسلامي، بعيدًا عن المنطلقات الغربية، وهو بلاشك قادر على ذلك، لكان هذا هو أبدع الإبداع، لاسيما وأن المجال التداولي الإسلامي فيه ما يكفي وزيادة، ولكن هذا السبيل الذي سلكه إبداع منقوص لاعتماده في منطلقاته على الغير.
- السبب الذي من أجله دعا عبدالرحمن إلى التغريق بين روح الحداثة وواقعها، هو دفع شبهة كونية الحداثة الغربية، وإثبات كونية الحداثة الإسلامية على اعتبار أن الحداثة الإسلامية حداثة آيات، بينما الحداثة الغربية حداثة آلات، مع أن المشكلة الحقيقية في الحداثة الغربية ليس في واقعها، وإنما في "المضامين الفاسدة"(١٠٢)، فمبادئ الحداثة الغربية كالعقلانية، والحرية، والذاتية،...، لو نُظر إليها من منطلق إسلامي سنجد أن الإسلام يحض عليها، ولكن مضامينها تخالف مبادئ الإسلام، أضف إلى ذلك أنه يتحدث عن حداثة عامة "تعميمًا وجوديًا يشمل الكائنات

#### \_\_\_\_\_ المجلة الأردنية في الدراسات الإسلامية. مج (١٦). ع (٤), ١٤٤٢ هـ/٢٠٢٠م

كلها،...، لا تعميمًا بشريًا ينحصر في دائرة الإنسان"(١٠٠)، وهذا يتنافى مع العنوان الرئيس للحداثة المبدعة التي يتحدث عنها (الحداثة الإسلامية) والعنوان بهذا الشكل يجعلها تتحصر في دين واحد دون باقي الأديان، بل وتزيد الهوة والشقة ومساحة الاختلاف بين المسلمين وغيرهم، في وقت لم يعد هذا مناسبًا، لذلك كان الأجدر بهذا المشروع أن يتجاوز دائرة الدين الواحد، ليستند إلى "المشترك الإنسي، أكثر من استناده على المنطلق العقدي بمفرده، وهو منطلق، وإن رسخ اعتقاد المسلم فيه، فقد لا يُسلَم له به غيره"(١٠٠٠).

وبالرغم من مآخذنا على سلبيات هذا المشروع، وهي لا تقارن بما فيه من إيجابيات، فإننا ندعو لمناقشته مناقشة علمية بعيدًا عن التعصيب الأيديولوجي (٢٠٠١)، لبيان أوجه التميز أو القصور فيه للبناء على ذلك فيما بعد، ولا يجب النظر لأصحاب الأيديولوجية الإسلامية باعتبارهم فاقدي الأهلية والقدرة على التفكير والإبداع، ويُحُكم على الأفراد، وليس الأفكار، فهذا قمة العنت، فإذا كان الغرب يفكر فمن حق المسلمين أن يفكروا، وإذا كان الغرب يبدع فمن حق المسلمين أن ينكروا، وإذا كان الغرب يبدع فمن حق المسلمين أن يبدعوا، أليسوا ذوي عقول وأفهام؟!، وبالتالي فعندما نجد من يعقب على مشروع طه الحداثوي بالقول "هل المطلوب أن يتخلى الغرب عن زمام قيادة الحداثة ويسلمها لنا لكي تدخل زاوية صوفية من زوايانا حتى نرضى عنها؟! أم لابد من أن نقدم الدليل على أن حداثتا البديلة القائمة على العقل المسدد أو المؤيد، الذي لم نحققه كأفراد، وليس كجماعات هي الأولى لنا وللنوع؟!"(١٠٠١). نقول ليس المطلوب أن يتخلى الغرب عن زمام قيادة الحداثة، فالرجل لم يقل ذلك، وإنما لد نحقق العقل المسدد أو المؤيد كأفراد، فهذا ليس ننب الفيلسوف، ولا ننب طه، هو فقط يضع القواعد والضوابط، وإلا فانقض على القرآن والسنة لأن أغلبنا كأفراد لم نحقق تعاليمهما، بل وكل أتباع الديانات السابقة، على مر التاريخ. نقول ذلك، مع يقيننا بأن هذا المشروع يحتاج إلى مزيد نتقيح وتقويم، وإذا كانت الحداثة كما يقول هابرماس مشروع لم يكتمل بعد، فإن الحداثة الإسلامية التي وضع أسسهها عبدالرحمن مشروع، من وجهة نظر البحث، لم يكتمل بعد.

وأخيرًا، وبعد استعراضنا للمشروع الطهائي في النقد الأخلاقي للحداثة، يتضح لنا أننا أمام قامة فكرية فلسفية تأخذك بصرامتها المنطقية، الحد الذي لا تسطيع أن تفهم فكرته إلا بتتاولها من بدايتها إلى نهايتها؛ فهي كالعقد المنظم الذي إذا انفرطت منه حبة ينفرط العقد كاملا، وتدهشك بنسقها الجمالي والبياني فالرجل يمسك بتلابيب البيان، وناصية اللغة السحرية مما يجعلك نقف حائرًا أمام هذه الطاقة الإبداعية الخلاقة، ويستخدم كل هذا النسق المحكم من أجل تحقيق غاية منهجية تحكم كل أعماله، وهي اقتران الهدم بالإبداع، فهو يهدم من أجل أن يبني أفكاره على أساس متين، وليس على شفا جرف هار، حتى يضمن لبنيانه البقاء، وفي سبيل إنجاز هذه المنهجية مشحون بعدة كافية من التراث العربي الإسلامي، فضلا عن أحدث ما وصلت إليه النظريات الغربية المعاصرة، وقد هيئت له هذه الذخيرة القدرة على مقارعة أقوى النظريات الغربية رسومًا، ودخل في نقاش مع أربابها، بشكل لاقت للنظر، جعلت الكل يعترف له بالفضل والسبق، حتى أكثر الناس عداءً لمشروعه الفكري؛ فهذا على حرب الذي اتهم مشروعه بأنه يهدف إلى هدم الفلسفة، وتقويض بنيانها إلا أنه لم ينس فضله، يقول: "أعترف بأنني أفيد من مغرونه المعرفي، وعلمه الواسع، من مفرداته الجديدة، وتعريفاته الدقيقة، من تمييزاته المهمة، وقواعده الإجرائية،...، ولا أخفي إعجابي بالقدرة الهائقة التي يمتلكها على ترتيب الكلام، فخطابه يؤلف عمارة معرفية هي غاية في النظام والنظام "(٢٠٠١)، نحن إذن أمام خطاب فلسفي فريد، وطاقة إبداعية قل نظيرها في الشكل والمضمون.

المجلة الأردنية في الدراسات الإسلامية. مج (١٦). ع (٤). ٢٤٢١هـ ٢٠٠٠م

#### الخاتمة.

- نخرج مما سبق بالنتائج الآتية:
- أزمات الحداثة الغربية في جانبها الأخلاقي من السوء والتردي إلى الحد الذي يستنهض متفلسفة العرب والمسلمين الإسهام في حل أزماتها، شأنهم شأن غيرهم من العرقيات والأديان الأخرى، خدمة للبشرية، وإسهاماً في البناء الحضاري العالمي، وبيان روح الإسلام العظيم.
- فرضت الحداثة الغربية نفسها على المجتمعات الإسلامية بفعل مسلمات خاطئة، ناتجة عن استشكال الفكر الواحد، واستشكال الأمر الواقع، ولن يستطيع الفيلسوف العربي والمسلم الإبداع إلا بالتخلص من هذه المسلمات، ويأتي على رأسها عدم قدرة العقلية غير الغربية على الإبداع مما جعل العرب حبيسي خندق التقليد.
- الإيمان بأن الأخلاق المستقاه من الدين، إذا تغلغلت في حياة الناس، وتلبسوا بها قلبًا وقالبًا، كفيلة بحل مشاكل
  الإنسان المعاصر، الذي قدم المادة على الروح، وعالم الشهادة على عالم الغيب، واللادينية على الدين.

#### التوصيات.

- تجربة طه عبدالرحمن القائمة على التقويم والتأسيس من أجل الإبداع تجربة تستحق الدراسة، وما زالت أفكار الرجل حقلا خصبًا، ومعينًا لم ينضب، أدعو الباحثين لمزيد عناية بها، لبيان ما فيها من ثراء فلسفي، ينفي عدم قدرة العقلية العربية والإسلامية على الإبداع والتفلسف.

## الهوامش.

- (١) روجيه غارودي، الإسلام والحداثة، ترجمة: كشاط، مجلة المنبر، هيئة علماء السودان، العدد٧، ديسمبر، ٢٠٠٨م، ص٢٢٢.
- (٢) الطيب تيزيني، ما بعد الحداثة كنقد للحداثة، ضمن ما بعد الحداثة، تحديدات، إعداد وترجمة: محمد سبيلا، وعبدالسلام ابن عبد العالي، الدار البيضاء، المغرب، دار توبقال للنشر، ٢٠٠٧، (ط١)، ص٧٤.
- (٣) طه عبدالرحمن، سؤال الأخلاق، مساهمة في النقد الأخلاقي للحداثة الغربية، الدار البيضاء، المغرب، بيروت، لبنان، المركز الثقافي العربي، ٢٠٠٩، (ط٤)، ص٢٦.
- (٤) اللوغس هو الكلمة الإلهية، وقد اختلفت معانيه، وأول من قال به هرقليطس، وعرفه بأنه القانون الكلي، ثم تطور المصطلح ليأخذ صبغة دينية فيما بعد، ولم يعد له مكان عند الفلاسفة المحدثين اللهم إلا على سبيل التعبير الديني عن بعض الاتجاهات. عبدالرحمن بدوي، موسوعة الفلسفة، بيروت، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، ١٩٨٤، (ط١)، ص٣٧١، ٣٧١.
- (°) أرسطوطاليس، كتاب النفس، ترجمة: د.أحمد فؤاد الأهواني، مراجعة: الأب جورج شحانة قنواتي، مصر، مطبعة الحلبي وشركاه، ١٩٤٩، (ط۱)، ص١١٢. وابن رشد، تلخيص كتاب النفس، تحقيق وتعليق: الفرد.ل.عبري، مراجعة: محسن مهدي، تصدير: إبراهيم مدكور، القاهرة، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٩٤، ص١٢٣.
- (٦) ينظر: طه عبدالرحمن، سؤال العمل، بحث عن الأصول العملية في الفكر والعلم، الدار البيضاء، المغرب، بيروت، لبنان، المركز الثقافي العربي، ٢٠١٢، (ط١)، ص٥٩-٦٢. والعمل الديني، وتجديد العقل، الدار البيضاء، المغرب، بيروت، لبنان، المركز الثقافي العربي، ٢٠٠٩، (ط٤)، ص، وسؤال المنهج، في أفق التأسيس لأنموذج فكري جديد، جمع وتقديم: د.رضوان مرحوم، بيروت، لبنان، المؤسسة العربية للفكر والإبداع، ٢٠١٥، (ط١)، ص٥٥، وهذه النزعة التخليدية مقتضاها أن

#### ٢٩٠٤ ......الجلة الأردنية في الدراسات الإسلامية. مج (١٦). ع (٤). ١٤٤٢ هـ/٢٠٢٠م

الفلاسفة لما تكلموا عن العقل المفارق فقد تصوروه "مدركًا لنظام الأشياء الموجودة وترتيبها" ابن رشد، تهافت التهافت، تقديم وضبط وتعليق: د.محمد العريبي، بيروت، دار الفكر اللبناني، ١٩٩٣، (ط١)، ص١٩٤، وما بعدها، بتصرف بسيط، فهو الذي يقوم بترتيب الموجودات وتنظيمها مما يشي بخلوده، وقد قرر التوحيدي هذا بوضوح عندما قال: "والعقل الهيولاني لا يفنى في هذا الجسم الجزئي" أبو حيان التوحيدي، المقابسات، تحقيق وشرح: حسن السندوبي، الكويت، والقاهرة، دار سعاد الصباح، في هذا الجسم الجزئي" أبو حيان التوحيدي، المقابسات، تحقيق وشرح: حسن السندوبي، الكويت، والقاهرة، دار سعاد الصباح، العهد، (ط٢)، ص٣٥٣، وأما النزعة التشيئية فمردها أن القول بجوهرية العقل تسقط عليه أوصاف الذوات، مثل التحييز، والتشخيص، والاستقلال، ....، وأما النزعة التجزيئية فمردها أن القول بذلك يفهم منه تقسيم الكل الإنساني إلى أجزاء متبعضة ومتباينة، ولو كان هذا صحيحًا لوجب أن يكون القلب جوهرًا، والحواس جواهر منفصلة، بل وأوصاف الإنسان كالعمل، والتجربة، والتفكير، ....، تصير هي الأخرى جواهر مستقلة.

- (٧) عبدالرحمن، سؤال الأخلاق، ص ٦١، ٦٢.
- (٨) المصدر السابق، ص ٢٤، وينظر تفاصيل أكثر عن نظرة ديكارت للعقل في: حميدة هرباجي، إشراف: عمار طالبي، مفهوم العقل في قلسفة ديكارت وتطبيقاته، رسالة ماجستير، كلية العلوم الإنسانية والاجتماعية، قسم الفلسفة، جامعة الجزائر، ٣٠٠٣، ص٣٧، وما بعدها.
  - (٩) ينظر: عبدالرحمن، العمل الديني، وتجديد العقل، ص٤٦.٤٤، وسؤال الأخلاق، ص٦٥، ٦٦.
    - (١٠) عبدالرحمن، سؤال الأخلاق، ص٦٦.
- (۱۱) طه عبدالرحمن، بؤس الدهرانية، النقد الانتماني لفصل الأخلاق عن الدين، بيروت، الشبكة العربية للأبحاث والنشر، ٢٠١٤، (ط۱)، ص ۱۱، ۲۸.
  - (۱۲) عبدالرحمن، بؤس الدهرانية، ص۲۸.
  - (١٣) عبدالرحمن، سؤال الأخلاق، ص٦٨.
- (١٤) ابن تيمية، بغية المرتاد في الرد على المتفلسفة والقرامطة والباطنية، تحقيق: موسى الدويش، المدينة المنورة، المملكة العربية السعودية، مكتبة العلوم والحكم، ١٤١٥هـ/١٩٩٥م، (ط٣)، ص١٩٢، والفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان، تحقيق: عبدالقادر الأرناؤوط، دمشق، مكتبة دار البيان، ١٤١٥هـ/١٩٨٥م، ص١٠١، ومنهاج السنة النبوية في نقض كلام الشيعة القدرية، تحقيق: محمد رشاد سالم، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، ١٤٠١هـ/١٩٨٩م، (ط١)، ج٥، ص٤٤١، وما بعدها.
- (١٥) جلال الدين السيوطي، جهد القريحة في تجريد النصيحة، مع كتاب: صون المنطق والكلام عن فني المنطق والكلام، تحقيق: علي سامي النشار، وسعاد علي عبدالرازق، مجمع البحوث الإسلامية، ج٢، ص٤٩، وما بعدها.
  - (١٦) ينظر: عبدالرحمن، سؤال الأخلاق، ص٧٨، ٧٩.
    - (۱۷) المصدر السابق، ص۷۹.
    - (١٨) المصدر السابق، ص٧٩.
  - (١٩) محمد الشيخ، نقد الحداثة في فكر هايدغر، بيروت، لبنان، الشبكة العربية للأبحاث والنشر، ٢٠٠٨، (ط١)، ص٦١٢.
    - (۲۰) آلان تورين، نقد الحداثة، ترجمة: أنور مغيث، مصر، المجلس الأعلى للثقافة، ١٩٩٧، ص٢٠١، بتصرف بسيط.
      - (٢١) عبدالرحمن، سؤال الأخلاق، ص١١٩. ١٢٣.
        - (٢٢) المصدر السابق، ص٢٥.
- (٢٣) وضع روسو ضوابط الأخلاق، والتي آل على نفسه أن يلتزم بها حتى يحقق الغاية من إيجاده على الأرض قائلا: "لن أستنبط تلك الضوابط من فلسفة متعالية، بل سأكتشفها في سر قلبي كما كتبتها الطبيعة بحروف راسخة، أستشير قلبي في كل نازلة

- فما استشعرته خيرًا فهو خير، وما بدا لي شرًا فهو شر". جان جاك روسو، دين الفطرة، أو عقيدة القس من جبل السافو، ترجمة: عبدالله العروي، الدار البيضاء، المغرب، بيروت، لبنان، المركز الثقافي العربي، ٢٠١٢، (ط١)، ص٦٨.
- (٢٤) ينطلق كانط من كون الأخلاق مؤسسة على مفهوم الإنسان بما هو كائن حر، محكوم بالعقل، ملزم بقوانينه، وبالتالي فإن الأخلاق "لا تحتاج أبدًا فيما يتعلق بذاتها، (سواء موضوعيًا، فيما يخص الإرادة، أو ذاتيًا فيما يخص الاستطاعة) إلى الدين، بل بفضل العقل المحض العملي هي مكتفية بذاتها" إيمانويل كانط، الدين في حدود مجرد العقل، ترجمة: فتحي المسكيني، بيروت، لبنان، جداول للنشر والتوزيع، ٢٠١٢، (ط١)، ص٥٤.
- (٢٥) نقل دوركهايم أفكار كانط العقلية إلى الطابع العملي، في الجانب التربوي، ودعا إلى إنشاء "أخلاق وتربية زمنية ترتبط بالعناصر الأساسية لنظام المجتمع الحالي برباط وثيق يؤثر لا محالة في مادة الأخلاق نفسها" إميل دوركايم، التربية الأخلاقية، ترجمة: السيد محمد بدوي، مراجعة: على عبدالواحد وافي، تقديم: محمد الجوهري، القاهرة، المركز القومي للترجمة، الهيئة العامة لشؤون المطابع الأميرية، ٢٠١٥، ص١٣، بتصرف بسيط.
- (٢٦) ينظر: لوك فيري، الإنسان المؤله، أو معنى الحياة، ترجمة: محمد هشام، المغرب، بيروت، لبنان، أفريقيا الشرق، ٢٠٠٢، وقد تحدث فيري في الفصل الأول عن أنسنة الإلهي، وفي الفصل الثاني عن تأليه الإنساني.
  - (۲۷) عبدالرحمن، بؤس الدهرانية، ص٣٦، وما بعدها.
- (٢٨) وضع عبدالرحمن ثلاث مسلمات نقدية لفصل الدين عن الأخلاق في الحداثة الغربية هي: مسلمة التبدل الديني، ومقتضاها أن أي دين مرسل يتخذ صورتين: الصورة الفطرية، والصورة الوقتية التي يتبدل فيها الدين بتبدل الرسول المرسل ، ومسلمة التخلق المردوج، ومقتضاها أن الصورة الفطرية للدين تعبر عن أخلاق الباطن، وتكون الأخلاق فيها منطلقة من الداخل للخارج، والصورة الوقتية تعبر عن أخلاق الظاهر، وتكون الأخلاق فيها منطلقة من الخارج للداخل، ومسلمة الآمرية الإلهية، ومقتضاها أن ما أمر الله به من الأعمال والأقوال بر وعدل سواء أعقل المؤمن عللها أم لم يعقل. بؤس الدهرانية، ص٣٦، ٣٣.
  - (٢٩) عبدالرحمن، سؤال الأخلاق، ص٩١، ٥٩، ٦٠.
    - (٣٠) المصدر السابق، ص٩١.
- (٣١) طه عبدالرحمن، روح الحداثة (المدخل إلى تأسيس الحداثة الإسلامية)، الدار البيضاء، المغرب، بيروت، لبنان، المركز الثقافي العربي، ٢٠٠٩، (ط٢)، ص١٥.
- (٣٢) طه عبدالرحمن، فضائل الحوار والمناظرة في أصول الحوار، وتجديد علم الكلام، الدار البيضاء، المغرب، بيروت، لبنان، المركز الثقافي العربي، ٢٠٠٠، (ط٢)، ص٢٠، ٢١.
- (٣٣) طه عبدالرحمن، الحق العربي في الاختلاف الفلسفي، الدار البيضاء، المغرب، بيروت لبنان، المركز الثقافي العربي، ٢٠٠٩، (ط٢)، ص١٦. ٢٠.
  - (٣٤) المصدر السابق، ص١٧.
  - (٣٥) عبدالرحمن، الحق العربي في الاختلاف الفلسفي، ص٧١.
- (٣٦) يحمل حملة شعواء على ابن رشد الذي يعتبره مقلدًا لأرسطو، قائلا: "شهد المتقدمون والمتأخرون بأن ابن رشد مقلد لأرسطو، بل ليس في فلاسفة الإسلام من هو أشد منه تقليدًا لفلاسفة اليونان "طه عبدالرحمن، حوارات من أجل المستقبل، بيروت، لبنان، الشبكة العربية للأبحاث والنشر، ٢٠١١، (ط۱)، ص١٢٥، وينظر في تفاصيل ذلك: طه عبدالرحمن، اللسان والميزان، أو التكوثر العقلي، الدار البيضاء، المغرب، بيروت، لبنان، المركز الثقافي العربي، ١٩٩٨، (ط۱)، ص٣١٧، وما بعدها، حيث يعقد مقارنة بين ابن رشد، والغزالي، وابن خلدون، عن تكوثر الحقيقة العقلية، ويرى أن أقلهم شائنًا ابن رشد، يليه الغزالي، وعلى قمة الإبداع يتربع ابن خلدون. وينظر: تجديد المنهج في تقويم التراث، الدار البيضاء، المغرب، بيروت، لبنان، المركز الثقافي العربي،

١٢٠٠٧، (ط٣)، ص١٢٥، وما بعدها، وعبدالنبي الحري، طه عبدالرحمن، ومحمد عابد الجابري، صراع المشروعين على أرض الحكمة الرشدية، بيروت، القاهرة، الدار البيضاء، الشبكة العربية للأبحاث والنشر، ٢٠١٤، (ط١). وهو بذلك يتفق مع قول ابن تيمية عنه "هو من أتبع الناس لمقالات المشائين: أرسطو وأتباعه، ومن أكثر الناس عناية بها، وموافقة لها". درع تعارض العقل والنقل، تحقيق: د.محمد رشاد سالم، المملكة العربية السعودية، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، ١٤١١هه/١٩٩١م، (ط٢)، ج٦، ص٢١٠.

- (٣٧) عبدالرحمن، الحق العربي في الاختلاف الفلسفي، ص٦٦، بتصرف.
  - (٣٨) المصدر السابق، ص١٦.
- (٣٩) طه عبدالرحمن، الحوار أفقًا للفكر، بيروت، لبنان، الشبكة العربية للأبحاث والنشر، ٢٠١٣، (ط١)، ص١١٦.
  - (٤٠) عبدالرحمن، الحق العربي في الاختلاف الفلسفي، ص٥٦.٥٠.
- (٤١) طه عبدالرحمن، الحق الإسلامي في الاختلاف الفكري، الدار البيضاء، المغرب، بيروت، لبنان، المركز الثقافي العربي، مردد. (ط۱)، ص١٨.
  - (٤٢) عبدالرحمن، الحوار أفقًا للفكر، ص٦٢.
  - (٤٣) عبدالرحمن، حوارات من أجل المستقبل، ص٢٣.
- (٤٤) طه عبدالرحمن، فقه الفلسفة ج٢، القول الفلسفي، المفهوم والتأثيل، الدار البيضاء، المغرب، بيروت، المركز الثقافي العربي، لبنان، ٢٠٠٥، (ط٢)، ص٢٩٣.٢٩١، ويوسف بن عدي، مشروع الإبداع الفلسفي العربي، قراءة في أعمال د.طه عبدالرحمن بيروت، لبنان، الشبكة العربية للأبحاث والنشر، ٢٠١٢، (ط١)، ص٨٣.
- (٤٥) المصدر السابق، ص٧٣، ويقصد بذلك أنها يعتريها فساد منطقي؛ ذلك أنها تعتمد على النص المكتوب، وبالرغم من ذلك فإن الناقل أخل بالشروط اللغوية والمنطقية للنص المكتوب، وتعامل معه كما لو كان موضوعًا ماديًا وخارجيًا مثله مثل الظواهر التاريخية والسياسية والاجتماعية والاقتصادية، كما أنها أغفلت تشبع الفكر الإسلامي بجميع أدوات الاستدلال المنطقي وأساليب المناظرة.
  - (٤٦) ينظر: عبدالرحمن، سؤال العمل، ص٥٠. ٥٥.
- (٤٧) ومقتضاه أن الفيلسوف المسلم متى صان صلته بالمجال التداولي الخاص به، وتزود من القيم العقدية واللغوية والمعرفية التي يتضمنها هذا المجال، ومتى استند إلى الحقائق الفلسفية المأصولة، تخلص من الشعور بالقصور والتبعية للآخرين، وإذا أضاف إلى ذلك تزوده بالقضايا الفلسفية المنقولة، مع قدرته على نقدها وتقويمها، فإنه يكون قد تملك ناصية الإبداع.
- (٤٨) ومقتضاه أنه حال انخراطه في مجاله التداولي الإسلامي لابد أن يضع في اعتباره أن هذا المجال التداولي يتميز بعدة خصوصيات أهمها: خصوصية الحقيقة العقية، وخصوصية الحقيقة اللغوية.
  - (٤٩) ينظر على سبيل المثال: المائدة: ٥٨، الأنفال: ٢٢، يونس: ١٠٠، الرعد: ٤، النحل: ٦٧، الحج: ٤٦، الحجرات: ٤.
    - (٥٠) ينظر على سبيل المثال: الحج: ٤٦، الأعراف: ١٧٩، محمد: ٢٤.
      - (٥١) عبدالرحمن، سؤال الأخلاق، ص١٤.
      - (٥٢) عبدالرحمن، بؤس الدهرانية، ص١٤.
        - (٥٣) عبدالرحمن، سؤال العمل، ص٩٣.
      - (٥٤) عبدالرحمن، سؤال الأخلاق، ص٧١.
      - (٥٥) عبدالرحمن، العمل الديني وتجديد العقل، ص٥٨.
        - (٥٦) المصدر السابق، ص٦١.

- (٥٧) عبدالرحمن، سؤال الأخلاق، ص٧١، والعمل الديني وتجديد العقل، ص٨٧.٧٩.
- (٥٨) فيقع المتخلق في التفاوت بين ظاهر الفعل عنده وحقيقة القصد منه، فيسقط في التكلف الذي يخرج العمل عن روحه، أو التزلف الذي يقصد به المتخلق التقرب إلى رب الناس، أو التصرف الذي يقصد به المتخلق نسبة فعل التخلق إلى نفسه.
- (٥٩) فيقوم المتخلق بالعمل الشرعي بتقليد غيره دون تحصيل دليل عملي يثبت فائدة فعل التخلق، فيقف في العادة عند حركات الفعل الظاهرة، ولا يستطيع أن يغوص في بواطنه؛ فالمتخلق هنا ينشغل بالظواهر دون البواطن، مما يجعله منشغلا بالآلية
  - (٦٠) عبدالرحمن، العمل الديني وتجديد العقل، ص١٢١.
    - (٦١) عبدالرحمن، سؤال المنهج، ص١٦٣.
    - (٦٢) عبدالرحمن، سؤال الأخلاق، ص٧٣.
  - (٦٣) عبدالرحمن، العمل الديني وتجديد العقل، ص٥٢.
    - (٦٤) عبدالرحمن، سؤال المنهج، ص١٦٥.
  - (٦٥) فكل تعاقل هو معاقلة كما أن المعاقلة هي عقل من غير عكس.
    - (٦٦) فالتعاقل أفضل من المعاقلة، وهما أفضل من العقل.
  - (٦٧) الأفعال العقلية الثلاثة وإن تفاوتت في الدرجة فإنها تشكل جوانب متكاملة من التعقل الإنساني.
- (٦٨) لما كان التعاقل هو الجامع لأوصاف التعقل فإن المعاقلة تعد تجريدًا لبعض أوصافه، كما أن العقل يعد تجريدًا للمعاقلة، فيكون العقل بمثابة تجريد التجريد.
  - (٦٩) عبدالرحمن، حوارات من أجل المستقبل، ص١٣٧.
  - (٧٠) عبدالرحمن، العمل الديني وتجديد العقل، ص١٥٢.
    - (۷۱) عبدالرحمن، سؤال المنهج، ص١٥٥.
- (٧٢) كمال عبداللطيف، أسئلة الفكر الفلسفي في المغرب، الدار البيضاء، المغرب، بيروت، لبنان، المركز الثقافي العربي، ٢٠٠٣، (ط١)، ص١٤٧.
- (٧٣) ابن تيمية، **مجموع الفتاوى**، تحقيق: عبدالرحمن بن محمد بن قاسم، المدينة النبوية، المملكة العربية السعودية، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، ١٤١٦هـ/٩٩٥م، ج٤، ص٧٢.
  - (٧٤) ابن تيمية، درء تعارض العقل والنقل، ج١، ص١٦٢.
    - (٧٥) عبدالرحمن، سؤال المنهج، ص٧٢.
- (٧٦) يستند الفلاسفة في فصل العقل عن الخلق إلى: جوهرية العقل وفعلية الخلق، والفصل بين العقل النظري والعقل العملي، وتميز الإنسان عن الحيوان بالعقل. (ينظر: عبدالرحمن، سؤال العمل، ص٧٨. ٨٥).
  - (٧٧) المصدر السابق، ص٣١، وما بعدها.
- (٧٨) رواه مالك في الموطأ بلاغًا عن النبي ﷺ وقال ابن عبدالبر: هو متصل من وجوه صحاح عن أبي هريرة وغيره. (العجلوني الدمشقي، كشف الخفاء ومزيل الإلباس، تحقيق: عبدالحميد هنداوي، المكتبة العصرية، ١٤٢٠هـ /٢٠٠٠م، (ط١)، ج١، ص٢٤٠.
  - (٧٩) عبدالرحمن، سؤال الأخلاق، ص٥١.
  - (۸۰) عبدالرحمن، بؤس الدهرانية، ص٩٢.
    - (٨١) المصدر السابق، ص٩٥.
    - (۸۲) المصدر السابق، ص۹۸.

\_على عبده

- (۸۳) المصدر السابق، ص۱۰۰.
- (٨٤) عبدالرحمن، سؤال الأخلاق، ص٨٥.
- (٨٥) غارودي، الإسلام والحداثة، ص٢٢٧.
- (٨٦) ينظر: عبدالوهاب المسيري، العلمانية والحداثة والعولمة، تحرير: سوزان حرفي، حوارات مع الدكتور: عبدالوهاب المسيري، دمشق، بيروت، دار الفكر، ١٤٣٤ه/٢٠١٣، (ط٤)، ص٢١٩، وما بعدها، حيث وضع تصور لهذه الحداثة يراعي تعاليم الدين الإسلامي.
  - (۸۷) عبدالمجيد الشرفي، الإسلام والحداثة، تونس، الدار التونسية للنشر، ١٩٩١، (ط٢)، ص١١.
- (۸۸) قاسم شعيب، فتنة الحداثة. صورة الإسلام لدى الوضعيين العرب، الدار البيضاء، المغرب، المركز الثقافي العربي، ٢٠١٣، (ط۱)، ص٢٨.
- (۸۹) من هؤلاء (راينهارد شولسته) في مقاله: هل توجد حداثة إسلامية، ترجمة: محمد أحمد الزغبي، مجلة دراسات عربية، بيروت، السنة ۳۰، العدد ۳۰، يناير، فبراير، ۱۹۹۹م، نقلا عن: زكي الميلاد، الإسلام والحداثة من صدمة الحداثة إلى البحث عن حداثة إسلامية، بيروت، لبنان، مؤسسة الانتشار العربي، ۲۰۱۰، (ط۱)، ص۹۳.
  - (٩٠) عبدالرحمن، الحوار أفقًا للفكر، ص٨١.
    - (٩١) المصدر السابق، ص١٠٦.
    - (٩٢) عبدالرحمن، روح الحداثة، ص٣٠.
      - (٩٣) المصدر السابق، ص٣١.
  - (٩٤) ينظر: عبدالرحمن، روح الحداثة، ص٣٦. ٣٥.
    - (٩٥) عبدالرحمن، الحوار أفقًا للفكر، ص٨٣.
      - (٩٦) عبدالرحمن، روح الحداثة، ص٥٥.
        - (۹۷) محمد: ۱۹.
  - (٩٨) غارودي، الإسلام والحداثة، ص٢٢٧، ٢٢٨.
- (٩٩) برهان غليون، اغتيال العقل، الدار البيضاء، المغرب، بيروت، لبنان، المركز الثقافي العربي، ٢٠٠٦، (ط٤)، ص٢٦٧، بتصرف بسيط.
  - (١٠٠) كمال عبداللطيف، أسئلة الفكر الفلسفي في المغرب، ص١٤٠.
    - (۱۰۱) فاطر: ۲٤
- (۱۰۲) من الآيات التي دلت على أن القلة فقط من يتبعون أنبيائهم، سبأ: ١٣، ص: ٢٤، البقرة: ٢٤٣، الأنعام: ١١٦، الأعراف: ١٨٧، هود: ١٧، يوسف: ٢١، ٣٨، ٤٠، ٢٨، ١٠، الرعد: ١، النحل: ٣٨، الإسراء: ٨٩، الفرقان: ٥٠، الروم: ٦، ٥٠، الصافات: ٧١.
  - (١٠٣) شعبب، فتنة الحداثة، ص٥٠.
  - (۱۰٤) عبدالرحمن، روح الحداثة، ص٦٧.
- (۱۰۰) إبراهيم مشروح، طه عبدالرحمن، قراءة في مشروعه الفكري، بيروت، لبنان، مركز الحضارة لتنمية الفكر الإسلامي، ۲۰۰۹، (ط۱)، ص٧٤٧.
- (١٠٦) هناك بعض الباحثين الذين حملوا على الرجل من منطلق أيديولوجي منهم (إدريس هاني) في بحثه تديين الحداثة أم تخليق الحداثة، النزعات السلفية المقتعة في الفكر العربي المعاصر، ضمن مجلة قضايا إسلامية معاصرة، مجلة متخصصة تعنى

المجلة الأردنية في الدراسات الإسلامية. مج (١٦). ع (٤). ٢٤٢٠هـ/٢٠٠٠م

بالهموم الفكرية للمسلم المعاصر، رهانات الدين والحداثة، صفحات: ١٦، ١٨، ٢٠، ٢٢، ٢٤، ٢٨. مركز دراسات فلسفة الدين، السنة: ١٤، العدد: ٤١، العدد: ١٤، ٤٣١ هـ/ ٢٠٠ م، وينظر: على حرب حيث يقول عن مشروع عبدالرحمن: "نحن هنا إزاء محاولات تصطدم بما يعيقها عن التحقق، والعائق، ولا أقول الآفة، هو تحويل الأنطولوجيا إلى أنثروبولوجيا، وتوظيف الفلسفة للتمترس وراء الذات أو لحراسة الهوية" على حرب، الماهية والعلاقة، نحو منطق تحويلي، الدار البيضاء، المغرب، المركز الثقافي العربي، ١٩٩٨، (ط١)، ص١٥٥، ويقول: "عبدالرحمن عاد بنا إلى الوراء، ...، باستخدام الآلة المنطقية القديمة، والدوران في الفلك المغلق للهوية الثقافية" الماهية والعلاقة، ص١٥٥.

- (۱۰۷) إدريس هاني، تديين الحداثة، ص٢٢.
- (۱۰۸) على حرب، الماهية والعلاقة، ص١٦٣.